
 

 117

И.С. Новоженова 

 Французская модель интеграции  
иммигрантов и мультикультурализм 
 
 
 
 

 
Аннотация. В статье дается сравни-

тельный анализ французской модели интеграции 
иммигрантов и мультикультурных  моделей, 
применяемых в ряде стран Западной Европы; 
выявляются элементы мультикультурализма в 
законодательстве Франции и в ее интеграционной 
политике.  

Abstract. This paper presents a comparative 
analysis of the French model of integration and 

multicultural practices in some West European countries. 
The author comes to find out a number of multiculturalist 

elements in French legislation and integration policy as well. 
Ключевые слова: мультикультурализм, интегра-

ция иммигрантов, ассимиляция, коммунитаризм. 
Keywords: multiculturalism, integration of immigrants, 

assimilation, communitarianism. 
 
Практически во всех современных западных странах 

помимо господствующей культуры существуют и иные 
культуры, их носителями являются автохтонные малые 
народы и исторически недавно появившиеся группы 
иммигрантов европейского и неевропейского происхождения. 
В Европе сложились три основные интеграционные модели 
включения инокультурных сообществ или групп населения в 
национальное общество. Варианты этих моделей в разных 
странах имеют свои национальные особенности. Но в наиболее 
характерной форме они представлены в трех крупнейших 
государствах – Франции, Великобритании и Германии. 



И.С. Новоженова 

 118 

Видный французский социолог г-жа Доминик Шнаппер1 ис-
следовала особенности интеграционных моделей в Европе. Она 
напомнила, что в течение 1980–1990-х годов среди ученых Европы 
велись жаркие дебаты вокруг понятия «мультикультурализм». 
В спорах сталкивались мнения тех, кто настаивал на приоритете 
интеграции в национальное общество людей любого происхожде-
ния, и тех, кто собирался по-новому построить связи между носи-
телями многочисленных культур и политической системой страны. 
Первая точка зрения была ближе французской политической мыс-
ли (модель интеграции), а вторая – германской и особенно британ-
ской (модель мультикультурализма). В реальности, считает 
Д. Шнаппер, варианты политики этих стран отличались не так 
сильно, как это представлялось в дискуссии. Ни во Франции, ни в 
Германии, ни в Великобритании иммигрантским сообществам не 
были предоставлены в законодательстве коллективные права. По 
мнению исследовательницы, потребность сохранения демократии, 
основанной на равенстве граждан, и потребность развития госу-
дарства благосостояния заставляют все европейские страны прово-
дить на практике политику интеграции, «уважая при этом иден-
тичность каждого, но ограничивая коллективное выражение иден-
тичностей в общественном пространстве» [Schnapper. Intégra-
tion…]. Д. Шнаппер отмечает правоту Жан-Клода Моно, который 
указывал, что в настоящее время правительства разных стран про-
водят схожую политику и что модели интеграции ныне более раз-
нятся в дискурсах, чем в реальной политике. 

Особенностью французской политики является то, что им-
мигрантов и граждан нефранцузского происхождения не отделяют 
от остального населения и рассматривают их как составную часть 
нации. Поэтому понятие интеграции распространяется как на им-
мигрантов и их потомков, так и на все общество. Д. Шнаппер об-

                                                           
1 Доминик Шнаппер – известный ученый-социолог, автор многих книг, 

возглавляет научные исследования в l’Ecole des hautes études en sciences sociales, 
преподает, ведет обширную общественную работу, неоднократно работала в 
правительственных структурах, была членом Конституционного совета (с 2001 
по 2010 г.), наконец, она является дочерью известного французского философа 
Раймона Арона. 

 



 Французская модель интеграции  
иммигрантов и мультикультурализм 

 119

ращает внимание на то, что слово «интеграция» принадлежит од-
новременно и политическому, и социологическому языкам. Поли-
тика интеграции (политический язык) – это совокупность мер, 
применяемых для воплощения в жизнь политической воли, целью 
этой политики является интеграция. И есть интеграция как соци-
альный процесс (социологический язык), который, как и любой 
процесс, может развиваться с разной скоростью в разных сферах 
жизни общества, интеграция может ослабевать, усиливаться, при-
обретать новые свойства. Политика интеграции и процесс инте-
грации касаются не только потомков мигрантов, но и всего общест-
ва в целом. Любая социальная организация (семья, предприятие, 
нация) нуждается в процессе интеграции, при этом не устраняется 
риск маргинализации.  

Внутри национального общества, как считает Д.Шнаппер, 
благодаря политике постоянно происходит процесс интеграции. 
Интеграция же отдельных групп людей, включая иммигрантов, в 
уже существующее общество является лишь «одним из измерений» 
интеграции самого общества. «Нельзя отделять интеграцию инди-
видов (мигрантов или не мигрантов) в общество от интеграции са-
мого общества во всей его совокупности, – подчеркивает 
Д. Шнаппер. – То, что воспринимается как “проблема иммигра-
ции” – это прежде всего проблема самого национального общества, 
его способности интегрировать все группы населения, включая ми-
грантов и их потомков…» [Schnapper. Intégration…]. Политика ин-
теграции, по мнению Д. Шнаппер, будет успешной только тогда, 
когда французское общество будет способно реформировать себя, 
утверждая одновременно свои собственные ценности. 

Французская модель интеграции иммигрантов  

Франция стала иммиграционной страной с середины XIX в. 
До конца 1960-х годов XX в. она успешно ассимилировала имми-
грантов. Однако с окончанием периода высокого экономического 
роста, наблюдавшегося в послевоенные годы, и особенно после 
нефтяного кризиса начала 1970-х годов (1973–1974) процесс асси-
миляции практически прекратился. Это объясняется тем, что пере-
стали работать главные инструменты ассимиляции: включенность 
в трудовые отношения и в рабочие коллективы на производстве 



И.С. Новоженова 

 120 

(глобализация и кризисы привели к сокращению рынка труда и 
росту безработицы, особенно среди иммигрантов); остановился 
механизм «социального лифта» и даже высшее образование боль-
ше не гарантировало повышения социального статуса. В результате 
произошла маргинализация значительной части иммигрантского 
населения, консервирование бедности в этой среде, а в психологи-
ческом состоянии иммигрантов появилось обостренное восприятие 
фактов дискриминации и несправедливого к себе отношения.  

В 1980-е годы Франция была вынуждена перейти от ассими-
ляционной политики к интеграционной. Если ассимиляционная 
политика ведет к поглощению культур меньшинств доминирую-
щей французской культурой, то интеграционная политика пред-
полагает мирное сосуществование и взаимообмен всех культур. 
Комиссия по терминологии и неологизмам в области обществен-
ных знаний при секретариате премьер-министра1 так поясняет эту 
политику: «Отношение Франции… к культурам иммигрантов, по-
селившихся на ее земле, характеризуется не насильственной асси-
миляцией, а медленной метисацией, добровольной, поддерживае-
мой и с той и с другой стороны ради непрерывного строительства 
нации и республиканского общества» [Mots de l’immigration…]. 
Процесс такой интеграции рассчитан на долгий срок, главный 
путь интеграции – превращение иммигрантов в граждан за счет 
предоставления гражданства и привлечения к участию в общест-
венно-политической жизни. Как граждане они наделяются равны-
ми со всеми правами и обязанностями. Таким образом, политика 
интеграции уже не требует от иммигрантов культурной ассимиля-
ции, но они должны выполнять обязательное условие – разделять 
общие для всех французов ценности (свобода личности, светский 
характер общественной жизни, солидарность, равноправие жен-
щин в обществе и семье и др.) и выполнять свои гражданские обя-
занности. Именно эта главная особенность французской модели 
интеграции – ее нацеленность на вовлечение иммигрантов прежде 
всего в политическую жизнь страны – и придает ей гражданско-
политический характер. 

                                                           
1 Комиссия дает официальную трактовку понятий, отражающих новые 

явления в общественно-политической жизни французского общества. 



 Французская модель интеграции  
иммигрантов и мультикультурализм 

 121

Франция в течение столетий складывалась как единое, уни-
тарное, централизованное государство, подавлявшее любые тен-
денции к федерализму, автономии или местничеству со стороны 
своих национальных меньшинств. Тем более оно не допускало соз-
дания на своей территории чуждых по культуре этно-религиозных 
иммигрантских сообществ. Борьба с коммунитаризмом всегда была 
частью иммиграционной политики, особенно начиная со второй 
половины XX в., когда в страну въехали миллионы иммигрантов-
мусульман. В период экономического процветания эта борьба была 
вполне успешной, но в настоящее время у государства не хватает 
на это средств и возможностей. Беднейшие слои иммигрантов и их 
потомков, страдающие от безработицы и десоциализации, прожи-
вают в разрушающихся домах в кварталах, которые покидают ко-
ренные французы. В результате происходит стихийная геттоиза-
ция и этнизация этих кварталов, в которых зачастую господствует 
власть сильнейшего в виде криминальных банд. Усиливаются про-
цессы замыкания иммигрантов в своих этнокультурных сообщест-
вах. Среди выходцев из мусульманских стран, особенно среди мо-
лодежи, растет потребность в самоидентификации и в понимании 
своей идентичности, которую многие ищут в исламе, а некоторые 
находят в исламистских фундаменталистских организациях. 

Государство принимает меры, чтобы воспрепятствовать раз-
витию французского общества по пути стихийного коммунита-
ризма и мультикультурализма. В своей интеграционной политике 
в отношении иммигрантов оно придерживается принципа при-
оритета личности над коллективом. Этот принцип предполагает, 
что никакое малое сообщество, объединяющее людей одной иден-
тичности, религии или культуры, не может навязывать свою волю 
индивиду. Объектом интеграции выступает исключительно инди-
вид, но не сообщество и не коллектив. В процессе интеграции уча-
ствуют две стороны: индивид-иммигрант и государство, посредни-
чество иммигрантских сообществ исключается. «Французская мо-
дель интеграции иностранцев во французскую нацию строится на 
индивидуальной основе и применяется в равной мере ко всем ино-
странцам, независимо от их религиозной, культурной и этниче-
ской принадлежности» [Mots de l'immigration…], – подчеркивает 
Комиссия по терминологии и неологизмам.  



И.С. Новоженова 

 122 

Однако в современном мире власть на национальном уровне 
уже не обладает прежними возможностями для создания эффек-
тивных инструментов интеграции иммигрантов: экономика Фран-
ции и ее рынок труда развиваются по законам глобальной эконо-
мики, многочисленные предприятия, обеспечивавшие занятость, 
выведены в страны с дешевой рабочей силой, сокращается система 
социального обеспечения, падает уровень образования, снижается 
роль школы в качестве одного из основных инструментов социали-
зации подрастающих поколений. Власть не может решить пробле-
мы беднейших, превращающихся в гетто кварталов. Все это создает 
предпосылки для дальнейшего стихийного складывания во Фран-
ции не свойственной ее обществу мозаичной многокультурной 
структуры.  

Модели мультикультурализма в Великобритании  
и Германии 

Во Франции слово «мультикультурализм» имеет два значе-
ния. Во-первых, политика, проводимая некоторыми государствами, 
имеющая целью сохранить и поддержать культуры, привезенные 
группами иммигрантов из стран их происхождения; для этого по-
ощряется создание ими этнокультурных сообществ, с которыми 
правительства официально ведут переговоры, а власти всех уров-
ней консультируются при принятии решений; считается, что со-
общества являются проводником государства в проведении поли-
тики интеграции иммигрантов. Во-вторых, общество принимаю-
щей страны, организованное по принципам мультикультурализма; 
в этих странах исторически новые культуры консервируются внут-
ри иммигрантских сообществ, в которых сохраняются религия, 
ценности, нормы и образ жизни их прежней родины; инокультур-
ные сообщества добровольно отгораживаются от общества и куль-
туры страны проживания и препятствуют интеграции своих 
«братьев по культуре». Такие общества имеют как бы мозаичную 
структуру. Они могут складываться по-разному – в результате це-
ленаправленной политики мультикультурализма или стихийно. 

В Великобритании и Германии в настоящее время общество 
уже приобрело некоторую устойчивую культурную мозаичность 
из-за укоренения на их территории иммигрантских культурно-



 Французская модель интеграции  
иммигрантов и мультикультурализм 

 123

религиозных сообществ, главным образом мусульманских. Разница 
между этими странами заключается в том, что в Великобритании 
политика мультикультурализма проводилась вполне целенаправ-
ленно, а Германия пришла к тому же результату стихийно из-за 
отсутствия действенной политики интеграции мусульманского на-
селения в немецкое общество.  

В Великобритании политика мультикультурализма имела 
целью сохранить и поддержать культуры, привезенные иммигран-
тами из стран их происхождения. Для этого поощрялось создание 
ими этнокультурных сообществ. В соответствии с идеологией 
мультикультурализма этнокультурные сообщества должны были 
стать посредниками и помощниками государства в проведении 
политики интеграции иммигрантов. 

Однако опыт показывает, что в результате такой политики 
образуются замкнутые этнокультурные или культурно-религиоз-
ные сообщества, в которых иммигранты действительно сохраняют 
культуру и религию предков, поддерживают тесные связи с быв-
шей родиной, а бывает, и придерживаются образа жизни, противо-
речащего законодательству страны пребывания. Группы имми-
грантов одной культуры часто образуют анклавы или этнические 
кварталы (китайский, турецкий, пакистанский и т.д.). Эти сообще-
ства имеют тенденцию самоизолироваться, что замедляет, а то и 
прекращает процессы культурного сближения и добровольной 
культурной ассимиляции иммигрантов и их потомков.  

В Германии не проводилась государственная политика муль-
тикультурализма, т.е. политика поощрения многокультурности. 
Потоки иммигрантов, которых страна принимала начиная с после-
военного времени, в целом успешно интегрировались в германское 
общество, за исключением турок. Особенностью интеграционной 
модели этой страны является то, что в отношении разных групп 
иммигрантов проводится дифференцированная политика – немцы 
по крови и их потомки, даже те, которые столетиями проживали 
вне Германии и были далеки от немецкой культуры, почти сразу 
получают гражданство, а турки, которые не одно десятилетие жили 
и работали в Германии, остаются в своем большинстве иностран-
цами. Турецких иммигрантов долгое время воспринимали как 
временную рабочую силу, которую нет нужды интегрировать, по-
скольку ожидалось, что они вернутся на родину. В течение не-



И.С. Новоженова 

 124 

скольких десятилетий власти страны не предпринимали мер, на-
правленных на интеграцию миллионов турецких иммигрантов, их 
детей и внуков, родившихся и выросших в Германии. Вследствие 
такой политики, вернее отсутствия политики включения турок в 
немецкое общество, турецкое население со временем самооргани-
зовалось в общины и отдалилось от остального населения. Как пра-
вило, иммигранты, прибывающие в чужую страну, стремятся посе-
литься рядом со своими соотечественниками, поскольку взаимопо-
мощь помогает им пережить трудные времена. Сообщества по эт-
ническому, религиозному или культурному признаку создаются 
стихийно, а для того, чтобы они не превратились в замкнутые анк-
лавы со всеми вытекающими отсюда негативными последствиями, 
требуется целенаправленная государственная политика по их ин-
теграции. Отсутствие в Германии такой политики в отношении 
турецкого населения на деле вылилось в желание отгородиться от 
людей другой культуры как со стороны турок, так и со стороны 
коренных немцев. Власти отнюдь не стремились проводить сепара-
тистскую или мультикультурную политику, но их бездействие 
привело именно к такому результату – к обществу коммунитариз-
ма и сепаратизма, в котором турецкие иммигранты и их потомки 
живут в своей культурной среде и обособлены от немецкой куль-
туры.  

Сторонники французской модели интеграции  
о мультикультурализме 

Французские исследователи, сравнивая эффективность мо-
делей интеграции европейских стран, высказывают разные точки 
зрения. Например, известный французский социолог г-жа Доми-
ник Шнаппер считает, что совершенных моделей нет, а те, что есть, – 
все находятся в кризисе. По ее словам, в Великобритании и Герма-
нии иммигранты лучше интегрированы в экономику. Во Франции 
же лучше, чем в других странах, происходит культурная интегра-
ция, т.е. дети и внуки иммигрантов в наибольшей степени отдали-
лись от культуры предков, почти полностью перешли на француз-
ский язык и переняли французскую культуру. Но у них гораздо 
хуже обстоит дело с экономической и социальной интеграцией.  



 Французская модель интеграции  
иммигрантов и мультикультурализм 

 125

Во Франции, отмечает Д. Шнаппер, несмотря на довольно 
высокий уровень образования, дети и внуки иммигрантов больше 
страдают от безработицы и больше подвергаются дискриминации 
при найме на работу. Особенно проблематична их социальная ин-
теграция, которая выражается в участии в различных структурах 
коллективной жизни и в социальных связях. Это происходит отто-
го, что во Франции молодые люди с нефранцузскими корнями де-
социализированы: с одной стороны, большинство из них испытало 
влияние секуляризации и не участвует в жизни своей конфессии, с 
другой – на них не распространяется коммунитарная солидар-
ность, которая поддерживает иммигрантскую молодежь в странах 
мультикультурализма. Например, турки в Германии или паки-
станцы в Великобритании сплачиваются вокруг своей мечети, их 
коллективная жизнь организована в религиозно-культурных сооб-
ществах, к лидерам которых прислушивается местная власть. 
По мнению Д. Шнаппер, «коммунитарные связи, в большей или 
меньшей степени поощряемые принимающим обществом в Вели-
кобритании и Германии, по крайней мере на какой-то срок, дают 
бóльшую защиту, чем политика индивидуальной интеграции че-
рез школу и работу, что свойственно французской традиции» 
[Schnapper, 2006]. 

По мере того как снижается эффективность французской 
модели интеграции (главным образом в экономической и социаль-
ной сферах), в стране усиливается интерес к мультикультурным 
моделям интеграции, в частности к британской. В научном сооб-
ществе и в политических кругах Франции не прекращается дискус-
сия между сторонниками и противниками заимствования элемен-
тов мультикультурализма. 

В дискуссии о моделях интеграции наиболее прочные пози-
ции во французском научном сообществе, как и среди правящего 
класса, по-прежнему имеют сторонники сохранения и постепенной 
модернизации существующей французской модели. Они приводят 
свои доводы. Наиболее взвешенно и ясно эту позицию выражает 
Д. Шнаппер. Она замечает, что любая политика не обходится без 
ошибок, и Франция – не исключение, ее иммиграционная полити-
ка, безусловно, нуждается в совершенствовании. Однако все обще-
ства имеют «собственную традицию, и нельзя, – утверждает 
Д. Шнаппер, – заимствовать напрямую модель интеграции у дру-



И.С. Новоженова 

 126 

гой страны»; общество, институты, правовая система развиваются 
как плод всей истории народа. Кроме того, следует учитывать, 
продолжает исследовательница, что сама модель мультикультура-
лизма в разных ее вариантах переживает в настоящее время глубо-
кий кризис [Schnapper. Interview, 2007].  

Д. Шнаппер приводит пример Нидерландов, которые, про-
водя мультикультурную политику, в последние годы переживают 
настоящий кризис национальной идентичности; с помощью этой 
политики в стране намеревались рядом с давно существующими 
католическим и протестантским «столпами» создать новые «стол-
пы» – марокканский и турецкий, но пришли к тому, что разные 
группы людей живут рядом друг с другом и не общаются. Нет 
смешанных браков между голландцами, турками и марокканцами. 
Есть отдельно школы «черные», отведенные для детей иммигран-
тов, и школы «белые» – для детей голландцев. Д. Шнаппер подчер-
кивает, что, получив такие результаты, Нидерланды были вынуж-
дены пойти на коренное изменение своей политики [Schnapper. 
Interview, 2007]. 

К такому же итогу пришли и в Великобритании, где еще в 
2005 г., после террористических актов, исследователи констатиро-
вали, что сама по себе «мультикультурная политика не решает 
проблему интеграции разных групп иностранного населения» 
[Schnapper. Interview, 2007]. Сложно заставить жить вместе тех, кто 
имеет разное происхождение, традиции, культуру.  

Действительно, в странах мультикультурализма ситуация с 
включенностью иммигрантов в национальное общество гораздо 
хуже, чем во Франции. В провале мультикультурной модели пуб-
лично признались канцлер Германии А. Меркель и премьер-
министр Великобритании Д.Кэмерон. Ангела Меркель в ноябре 
2010 г. объявила, что проект мульти-культи в Германии провалился 
и что страна мало сделала для интеграции своих иммигрантов. Дэ-
вид Кэмерон, заняв пост премьер-министра, в мае 2010 г. сказал: 
«Проводя политику государственного мультикультурализма, мы 
тем самым поощряли разные культуры жить отдельно друг от дру-
га» [David Cameron dénonce…]. А на конференции по безопасности 
в Мюнхене в феврале 2011 г. он объявил о провале политики муль-
тикультурализма в Великобритании и подчеркнул, что было не-
правильно проводить слишком толерантную политику в отноше-



 Французская модель интеграции  
иммигрантов и мультикультурализм 

 127

нии тех, кто отвергает западные ценности. Британский премьер 
высказался в пользу «более активного и более наступательного ли-
берализма», чтобы защищать равенство прав, уважение закона, сво-
боду слова, демократию и укреплять национальную идентичность 
в Великобритании. Д. Кэмерон пообещал, что британская полити-
ка в отношении этнических и религиозных меньшинств будет из-
менена [David Cameron dénonce…].  

В работах по сравнительному анализу моделей интеграции 
выделяется подход адвоката и общественного деятеля Кристофа 
Бодуэна, который классифицировал эти модели по принципу 
«универсализм – дифференциализм». Французская универсалист-
ская модель фактически противопоставляется всем другим моде-
лям, которые характеризуются как дифференциалистские, в эту 
категорию попадают как Великобритания, так и Германия, а также 
и другие страны. В статье «Надо ли импортировать мультикульту-
рализм во Францию?» [Beaudouin, 2006] он выступает как убежден-
ный сторонник французского универсализма и как противник на-
саждения во Франции мультикультуралистской модели. В этой ра-
боте К. Бодуэн опирается на антропологический подход, разрабо-
танный Эммануэлем Тоддом, он считает, что привлечение антро-
пологических методов позволяет встать над идеологией и более 
объективно оценить, какова степень склонности французского об-
щества к коммунитаризму и интеграционализму. 

К. Бодуэн обращается прежде всего к примеру Нидерландов, 
утверждая, что эта страна переживает «мультикультурную драму». 
В Голландии из 16 млн. жителей 1,6 млн. составляют иммигранты 
незападного происхождения, из них 1 млн. – мусульмане. В Роттер-
даме 13% населения – мусульмане. В 1970 г. был принят закон о 
воссоединении семей, после чего численность иммигрантов резко 
возросла. С 1983 г. страна начала проводить политику мультикуль-
турализма, нацеленную на дифференциалистскую интеграцию 
иностранцев. Это привело к росту влияния самого многочисленно-
го – мусульманского – сообщества и к появлению «голландского 
ислама». Мусульманское сообщество получило разрешение на 
строительство мечетей, государство выделяло большие субсидии 
мусульманским ассоциациям, средствам информации, мусульман-
ским школам, чиновники и политики, принимая решения, регу-



И.С. Новоженова 

 128 

лярно консультировались с мусульманскими организациями и т.д. 
[Beaudouin, 2006]. 

Эта, казалось бы, столь благоприятная для иммигрантов мо-
дель не устранила таких негативных социальных явлений, как дис-
криминация, расизм, стихийное складывание гетто, высокий уро-
вень преступности среди иммигрантов, большая безработица у 
второго поколения иммигрантов и, наконец, – рост исламского ин-
тегризма (убийство Тео Ван Гога, зарезанного исламистом в 2004 г., 
насильственная смерть политического лидера антиисламистов и 
поборника гомосексуализма Пима Фортёйна в 2006 г., запугивание 
неугодных кандидатов на выборах, а также депутатов). Дифферен-
циалистская культура, по заключению К. Бодуэна, при всех благо-
родных намерениях сохранять и поддерживать все культуры, при-
вела к радикализации как голландцев, так и молодых мусульман 
[Beaudouin, 2006]. 

В самих Нидерландах политические и общественные деятели 
замечают недостатки мультикультурной модели и выступают с ее 
критикой. Правые либералы разоблачают исламизм и упрекают 
левых в том, что они «делают из иммигрантов ангелов». В 2000 г. 
известный журналист и сторонник социал-демократии П. Шеффер 
(Paul Scheffer) выступил с критикой выжидательной политики вла-
стей и привлек внимание общественности к формированию «суб-
класса неинтегрированных», к неприятию со стороны многих му-
сульман факта отделения церкви от государства, к неуважению 
женщин и гомосексуалистов. П. Шеффер заключил, что нидер-
ландская модель интеграции провалилась, поскольку она позволя-
ет иммигрантам замыкаться в своей первоначальной культуре и не 
ассимилировать нидерландские ценности. Мы живем в Голландии 
рядом друг с другом, писал он, но мы не встречаемся: каждый име-
ет свое кафе, свою школу, своих идолов, музыку, веру, мясника, а 
вскоре у каждого будет и своя улица или свой квартал. «Мирный 
пейзаж Голландии.., царство терпимости и социального мира, по-
хоже, осталось в прошлом» [цит. по: Beaudouin, 2006]. 

Не меньшей критике со стороны К. Бодуэна подверглась 
германская иммиграционная политика. По его словам, «ассимиля-
ция иностранцев в Германии обошла стороной турок, которые ста-
ли объектом сегрегации, похожей на сегрегацию негров в США» 
[Beaudouin, 2006]. Турки в Германии представляют треть от всего 



 Французская модель интеграции  
иммигрантов и мультикультурализм 

 129

иностранного населения. «Турецкая культура далека от арабо-
мусульманской культуры и априори не мешает полной ассимиля-
ции в немецкое общество», – считает К. Бодуэн [Beaudouin, 2006]. 
Когда турки между 1960 и 1985 гг. в массовом порядке начали при-
езжать в Германию, они были готовы адаптироваться к новым ус-
ловиям. Но у турок – эндогамная семейная традиция (обычай за-
ключать браки исключительно внутри своей группы – семьи, рода, 
популяции), они привозили жен из Турции и не вступали в сме-
шанные браки с местным населением. Но и немцы, со своей сторо-
ны, отделяли себя от турок, в результате последние оказались в 
стороне от принимающего общества [Beaudouin, 2006].  

В дифференциалистской системе Германии, полагает К. Бо-
дуэн, культура принимающей страны ориентирована на подчер-
кивание и утверждение различий, что в свою очередь побуждает 
турецкие семьи держаться за культуру своих предков и воспиты-
вать в ней своих дочерей. Замыкание турецкого населения Герма-
нии в рамках своей мусульманской общины приводит к тому, что 
ислам становится для этой части населения особой идентичностью. 
Э. Тодд определил эту тенденцию как настоящую «исламизацию 
турок Германией» [цит. по: Beaudouin, 2006].  

В отличие от Германии во французской универсалистской 
системе государство побуждает людей, принадлежащих к чужой 
культуре, постепенно, шаг за шагом переходить в западную куль-
туру. Особенно наглядно этот курс проявился в отношении жен-
щин мусульманской культуры, когда был принят закон (2004), за-
прещающий посещать государственные учреждения в хиджабах, а 
девочкам из мусульманских семей – носить явные религиозные 
знаки в школе (мусульманский платок).  

Особый вариант мультикультурной модели сложился в Ве-
ликобритании. Страна смогла относительно мирно провести свою 
деколонизацию. Англичане, по мнению К. Бодуэна, как и амери-
канцы, в отношении к иммигрантам воспринимают не столько ре-
альные культурные различия, которые отличают их от иммигрант-
ских сообществ, сколько цвет кожи. Так, бывшие жители Ямайки, 
составляющие большую часть иммигрантов-негров, говорят по-
английски, исповедуют христианство, наиболее близки к англича-
нам по культуре, но более других удалены по внешнему облику. 
Напротив, сикхи и пакистанцы наиболее далеки в плане семейных 



И.С. Новоженова 

 130 

традиций (эндогамия, низкий статус женщин) и веры (мусульмане 
или индуисты), но ближе к англичанам по цвету кожи. Англичане, 
как это ни странно, судят по внешнему виду, и именно негров, 
близких им по культуре и вере, считают типичными иммигранта-
ми. Но проблема Великобритании не в цвете кожи иммигрантов, а 
в подъеме исламского фундаментализма. Последователи этого те-
чения поддержали фетву Хомейни против Салмана Рушди, выра-
зив тем самым свои антизападные настроения. Среди англосаксон-
ских стран, в которых распространен культурный дифференциа-
лизм, именно в Великобритании пустил корни исламский фунда-
ментализм [Beaudouin, 2006]. 

К. Бодуэн заостряет внимание на крайностях общества Вели-
кобритании, при этом он ссылается на исследования британского 
социолога Патрика Веста (Patrick West). Последний проводит раз-
личие между толерантностью, необходимой в отношениях с мень-
шинствами, живущими в Великобритании, и «жестким мульти-
культурализмом» («hard multiculturalism»), сторонники которого 
навязывают британскому обществу политику поощрения всех 
культур без разбора. Некоторые интеллектуалы, так называемые 
прогрессисты, в своей заботе о разных культурах доходят до абсур-
да, защищая в том числе и культуры, далекие от толерантности, 
которые призывают уничтожать гомосексуалистов, держать в раб-
ском положении женщин, отторгать западную культуру [Beau-
douin, 2006].  

Универсалистский принцип Франции вырастает, как под-
черкивает К. Бодуэн, в том числе и из ее антропологической систе-
мы. И что очень важно, именно она в первую очередь и задает пре-
делы французскому универсализму. Антропологическая система 
Франции сочетает две главные модели семьи – равноправную и 
коренную (famille souche). Равноправный тип – это универсалист-
ский тип семьи с эгалитарными представлениями, ориентирован-
ный на ценности свободы и равенства. Такие семьи распростране-
ны в центре страны, они типичны для парижского бассейна. Ко-
ренной тип сохраняется в основном на периферии, в этих семьях 
признаются ценности власти и авторитета, утверждаются неравен-
ство и национальный этноцентризм, что близко немецким пред-
ставлениям о семье [Beaudouin, 2006]. 



 Французская модель интеграции  
иммигрантов и мультикультурализм 

 131

Оба типа семьи, замечает К. Бодуэн, имеют две главные об-
щие особенности: экзогамия (во Франции не женились внутри се-
мейной группы) и высокий статус женщины, один из самых высо-
ких на планете (французские семейные системы билатеральны, 
они стоят на принципе равнозначности отцовской и материнской 
линий). Экзогамия и билатеральность родственных связей есть ми-
нимальная общая основа двух типов семей, существующих во 
Франции, и одновременно основа французской универсалистской 
системы. Эти же антропологические свойства, как подчеркивает 
К. Бодуэн, задают пределы интеграционной способности француз-
ской модели. Следовательно, любая антропологическая система, 
завезенная иммигрантами, если в ней есть эндогамная составляю-
щая, низкий статус женщины, дух «закрытости» группы, будет 
считаться неприемлемой для французов [Beaudouin, 2006]. 

Французская универсалистская психология отторгает любую 
расовую и коммунитаристскую организацию французского обще-
ства и допускает тысячу «мелких различий» в другом человеке 
(цвет кожи, вера и т.д.). Во французской ментальности есть изна-
чальная уверенность в общей для всех сущности («все мы люди»), 
вследствие чего тысячи различий воспринимаются как второсте-
пенные и приемлемые. Тип жилища, особенности кухни, цвет ко-
жи или религиозные верования – все это мелкие отличия, которые 
никак не затрагивают веру в универсальность Человека. «Кем бы 
мы ни были – практикующими католиками, евреями, неграми, го-
мосексуалистами, коммунистами или любителями улиток, мы 
прежде всего – люди» [Beaudouin, 2006]. 

Но зато интеграция (или ассимиляция) во французское об-
щество представляется невозможной для иностранцев, чья культу-
ра и/или образ жизни несовместимы с традициями французской 
нации (например, если практикуется эндогамия, отвергается 
принцип светскости, поддерживается подчиненное положение 
женщины). Французское общество отвергает также коммунитаризм 
и верховенство группы над индивидом. «Национальное сообщест-
во – единственное легитимное сообщество, поскольку именно оно 
является источником совместных решений, носителем демократии, 
защитником прав и основных свобод, наследником долгой истории 
ассимиляции выходцев из разных стран», – указывает К. Бодуэн 
[Beaudouin, 2006]. 



И.С. Новоженова 

 132 

Иначе, по мнению К. Бодуэна, воздействует на людей диф-
ференциалистская система, в реальной жизни она генерирует у 
них тревогу и, возможно, даже страх быть другим, отличаться от 
остальных в своем сообществе или в своей категории. В мире, где 
каждый чувствует себя хрупким, любое культурное отличие вос-
принимается как угроза, тем более что на подсознательном уровне 
никто не уверен, что он похож на других. Это проявляется, напри-
мер, у американцев в потребности разделить всех людей по катего-
риям, они готовы принять гомосексуалистов, но только внеся их в 
определенную категорию. Отсюда же и склонность американцев к 
созданию ремейков иностранных фильмов, которые они подгоня-
ют под свои культурные нормы, чтобы не отпугнуть зрителей, у 
которых малейшее объективное культурное отличие вызывает бес-
покойство. Универсализм же французского типа, построенный на 
основе эгалитаризма, более спокойно приемлет разность в нравах и 
другое разнообразие [Beaudouin, 2006].  

К. Бодуэн отмечает, что в настоящее время французская сис-
тема универсалистских ценностей подвергается двойному давле-
нию: извне, со стороны ЕС, который насаждает дифференциалист-
скую (англосаксонскую и германскую) концепцию в Европе, и из-
нутри – со стороны иммиграции арабо-мусульманского происхож-
дения, чья культура обладает чуждыми для культуры Франции 
антропологическими свойствами [Beaudouin, 2006]. 

Дрейф Франции в сторону мультикультурализма? 

Последователи мультикультурализма во Франции, каждый 
по-своему, обращаются к опыту Голландии, США, Великобрита-
нии, Германии, чтобы показать, что французского «республикан-
ского плавильного котла»1 больше не существует и что надо им-
портировать и адаптировать к французским условиям то, что есть 
за ее пределами. Со стороны политиков эти предложения не встре-
чают особой поддержки. Однако политика – прагматична, руково-

                                                           
1 Указание на книгу «Французский плавильный котел: История иммигра-

ции (XIX–XX вв.)» историка Жерара Нуарьеля (l’École des hautes études en sciences 
sociales – EHESS), который одним из первых поднял тему иммиграции, ставшую 
вскоре «горячей» в политической жизни Франции [Noiriel]. 



 Французская модель интеграции  
иммигрантов и мультикультурализм 

 133

дствуясь потребностями текущего момента, не афишируя своих 
действий, руководство страны проводит некоторые меры, плохо 
согласующиеся с принципами французского республиканства. На-
пример, в нарушение светского характера государства власти спо-
собствуют институционализации ислама, созданию некой центра-
лизованной структуры исламских организаций, с которой государ-
ство могло бы вести переговоры. Государство оказывает исламу ма-
териальную помощь, выделяя землю под строительство мечетей, 
под мусульманские кладбища, создает систему высшего образова-
ния для подготовки исламского духовенства. Были приняты даже 
некоторые законы в духе мультикультурализма. 

Франция – правовое государство, и вся жизнь в нем регла-
ментирована законами. Тенденции, которые наблюдаются в сфере 
юриспруденции, являются ключевыми и определяющими для все-
го общества. Исследователи делают вывод, что в сфере законотвор-
чества происходят сдвиги в сторону мультикультурализма.  

Влияние мультикультурализма на французское право иссле-
дует Норбер Рулан, профессор факультета права в Экс-ан-Прованс, 
долгое время занимающийся правами меньшинств и автохтонных 
народов, а также народов, населяющих заморские территории 
Франции. Он считает, что в последние годы XX в. мультикультура-
лизм начал оказывать влияние на некоторые области права, глав-
ным образом на те из них, которые определяют отношение к им-
мигрантскому населению и к жителям французских заморских 
территорий. При этом на первый план выдвигается этнический 
вопрос. Французское позитивное право всегда руководствовалось 
исторически сложившимися в стране принципами республикан-
ской модели, которая, во-первых, отстаивает юридическое равенст-
во всех, допуская при этом значительные социальные и экономиче-
ские неравенства; во-вторых, поддерживает представление об об-
ществе как о сумме индивидов, но не как об объединении много-
численных сообществ. Сдвиг в праве в сторону мультикультура-
лизма разрушает, по мнению Н. Рулана, традиции французского 
республиканства и принцип унитаризма, заложенные еще во вре-
мена французской революции [Rouland]. 

Н. Рулан, ссылаясь на классификацию разных видов мульти-
культурализма, сделанную социологом А. Семприни (Andréa 
Semprini), выделяет два из них, которые позволяют сравнить фран-



И.С. Новоженова 

 134 

цузскую модель интеграции, т.е. классическую модель политиче-
ского либерализма, и британскую либеральную мультикультур-
ную модель. Н. Рулан находит в мультикультурализме много по-
ложительного [Rouland].  

Классическая либеральная политическая модель соответствует 
французской республиканской традиции. Модель основана на 
четком разделении между общественной сферой и частной. В об-
щественную сферу включены гражданские и политические права и 
обязанности индивидов. В частную – все остальные проявления 
жизни человека, включая веру, язык, обычаи, сексуальность и т.д. 
Общественная сфера не допускает вторжения на свое поле того, 
что принадлежит частной сфере. Например, школьники должны 
оставлять за порогом школы знаки своей религиозной принадлеж-
ности. Но эти знаки можно проявлять дома или в молельных по-
мещениях, т.е. в частной сфере. «Общественная сфера – нейтраль-
на и может нормально функционировать благодаря существова-
нию частной сферы, где и проявляются различия» [Rouland]. Од-
нако в соответствии с законодательством о праве на ассоциации 
людям разрешено сплачиваться в ассоциации для защиты своих 
прав или интересов (чаще всего речь идет о целях культурного 
плана), при этом ассоциация в глазах законодателя представляет 
собой сумму индивидуальных интересов, т.е. входит в частную 
сферу.  

«Либеральная мультикультурная модель, – по определению 
Н. Рулана, – соответствует обществам, которые признают себя раз-
нородными, но чьи члены выражают желание жить вместе». В этой 
модели, к которой принадлежит и Великобритания, также сущест-
вует различие между общественной и частной сферами, но оно 
значительно отличается от предыдущей модели. Так, группы при-
знаются коллективными единицами, а не просто суммой частных 
интересов, как во Франции. Считается, что их наличие не препят-
ствует сплочению всего общества, группа является посредником 
между частным и общественным. Идентичности могут проявляться 
и на общественном уровне, что недопустимо во французской мо-
дели. Иначе говоря, граница между общественной и частной сфе-
рами в либеральной мультикультурной модели более «пориста». 
Общественное пространство остается местом выражения общих 
ценностей. Сплоченность системы держится на этих ценностях, а 



 Французская модель интеграции  
иммигрантов и мультикультурализм 

 135

не на гражданских и политических правах и обязанностях, как в 
классической либеральной модели Франции. Это отнюдь не ведет 
к фрагментации общества, напротив, многие мультикультурные 
требования способствуют усилению интеграции общества, считает 
Н. Рулан. Признание за территориальными коллективами их осо-
бого характера не ведет к расколу, напротив, обеспечивает стабиль-
ность и сохранение единства и сплоченности страны [Rouland].  

В настоящее время, по мнению Н. Рулана, Франция отошла 
от классической либеральной модели и дрейфует в сторону либе-
ральной мультикультурной модели, иными словам, «от неделимо-
сти французского государства к демократическому плюрализму» 
[см.: Rouland]. Так, в ст. 1 Конституции Франции утверждается не-
делимость страны: «Франция – это неделимая, светская, демокра-
тическая и социальная Республика. Она обеспечивает равенство 
перед законом всех граждан, независимо от их происхождения, ра-
сы или религии. Она уважает все верования» [цит. по: Rouland]. 

Принцип единства и неделимости, считает Н. Рулан, означа-
ет, что право распространяется на все органы, которые исполняют 
властные функции во имя суверенного народа: парламент занима-
ется принятием законов, исполнительная власть – разработкой 
регламентирующих актов. Долгое время принцип неделимости 
интерпретировался как радикальное препятствие к предоставле-
нию нормативных автономных прав децентрализованным админи-
стративным единицам, поскольку это может сделать их промежу-
точной инстанцией между гражданином и Республикой. Но един-
ство нормативной власти не означает единообразия, замечает 
Н. Рулан, существуют особые режимы для заморских территорий, 
Эльзаса-Мозеля и Корсики. Так, в 1998 г. были заключены соглаше-
ния с Новой Каледонией, нарушившие единство нормативного 
права и приведшие к преобразованию французского конституци-
онного права, подчеркивает Н. Рулан [Rouland].  

Новая Каледония и Полинезия, заморские французские тер-
ритории, наделены правом издавать местные законы. И та и другая 
имеют статус «страны», реализуют концепцию автономии, обла-
дают правом предоставления местного гражданства. Новокаледон-
ское гражданство было введено в 1999 г., его получают лица фран-
цузского гражданства, рожденные на острове или проживающие 
здесь не менее десяти лет. Гражданство становится источником 



И.С. Новоженова 

 136 

привилегий для граждан: оно дает доступ к занятости, право участ-
вовать в выборах и быть избранным в органы власти (при этом бу-
дет учитываться продолжительность проживания на острове и 
факт рождения здесь хотя бы одного из родителей). Новая Каледо-
ния получила свои «знаки идентичности»: название страны, имя, 
флаг, гимн, девиз, свои банковские банкноты [Rouland; Nouvelle-
Calédonie]. В новом статусе Полинезии французский язык уже не 
является единственным государственным языком. Местный парла-
мент Полинезии принял такую формулировку: «Таитянский язык – 
это официальный язык французской Полинезии в такой же степе-
ни, как и французский» [Rouland].  

Все это далеко выходит за рамки традиционной схемы уни-
тарного государства-нации, унаследованной от Французской рево-
люции. Эти новые статусы, подчеркивает Н. Рулан, распространя-
ются только на жителей далекой периферии Франции, бывшей 
прежде частью французской колониальной империи, они не ме-
няют конституционную природу французского государства. Эти 
изменения происходят на территориях с многоэтничным и много-
культурным населением. Однако в случае с Новой Каледонией но-
вый статус может в конце концов привести к полному ее суверени-
тету, считает Н. Рулан [Rouland].  

В той же ст. 1 Конституции устанавливается также демокра-
тический характер Республики. Но очевидно, что понятие демо-
кратии сегодня изменилось, она уже существует под знаком плю-
рализма. Конституционный совет Франции в 1986 г. признал плю-
рализм «целью конституционного значения». Это решение не на-
носит ущерба принципу неделимости, считает Н. Рулан, который 
остается иерархически выше, но является значимым шагом в сто-
рону мультикультурной либеральной модели. Действительно, оно 
вводит плюрализм в общественную сферу, в то время как до этого 
плюрализм мог существовать только в частной сфере [Rouland].  

Н. Рулан делает вывод, что французское право становится 
мультикультурным, и эти изменения требуют новых интерпрета-
ций классической республиканской модели. Как показывает исто-
рия права, традиции сохраняются только ценой развития их ин-
терпретаций. В этом смысле сторонники мультикультурализма мо-
гут лучше, чем универсалисты, обеспечить долговечность респуб-
ликанской модели, заключает Н. Рулан. 



 Французская модель интеграции  
иммигрантов и мультикультурализм 

 137

Сдвиги в сторону мультикультурализма наблюдаются не 
только в правовой сфере, они просматриваются в разных областях 
жизни французского общества. Жан Боберо (l’École Pratique des 
Hautes Études en Sorbonne) считает, что во Франции реально суще-
ствуют элементы мультикультурализма и что пора говорить о 
«мультикультурализме по-французски». Однако это положение не 
афишируется, в политическом дискурсе господствует противопо-
ложная точка зрения, которая и доводится до сведения обществен-
ности. Тем не менее политики с большой охотой воспринимают 
мультикультурализм и даже начали не так давно применять выра-
жение «этническое разнообразие», хотя во Франции использование 
этого словосочетания устойчиво связано с лексикой крайне правых. 
Правда, его уже применяют и некоторые исследователи, и общест-
венные активисты, далекие от крайне правых, ссылаясь на то, что 
без этого невозможно говорить о реальной дискриминации 
[Baubérot, 2006]. 

Зародышем мультикультурализма на французской почве 
Ж. Боберо считает принятый в 1981 г. закон, разрешивший ино-
странцам создавать свои ассоциации. Этой возможностью восполь-
зовались многие иммигрантские сообщества. Разве это не мульти-
культурализм, вопрошает Ж. Боберо, когда курдские ассоциации, 
стремящиеся сохранить свою культуру, создают радио курдского 
сообщества, а учредив при этой ассоциации культурный центр, 
будут получать еще и государственную финансовую поддержку? 
Сторонники курса на мультикультурализм ссылаются на то, что 
речь идет о сфере частной жизни, но это, по убеждению Ж. Боберо, 
далеко не так, поскольку эти ассоциации субсидируются из обще-
ственных денег. Получается, что институциональная общественная 
сфера занимается продвижением подобного культурного разнооб-
разия, пусть даже на уровне ассоциаций. Это вполне сравнимо с 
тем, что происходит в мультикультурной Канаде [Baubérot, 2006].  

Итак, на уровне государственной практической политики 
вводятся элементы мультикультурализма, без чего оказывается не-
возможным управлять возросшим числом инокультурных групп 
населения разного происхождения. 

В последние десятилетия количество культур на территории 
европейских стран значительно увеличилось из-за перемещения 
больших групп населения из других стран мира. В разных государст-



И.С. Новоженова 

 138 

вах сложились разные способы управления этими группами. Фран-
цузские исследователи внимательно изучают модель мультикульту-
рализма, по-разному реализованную в ряде стран Европы. Проводя 
сравнительный анализ национальных мультикультурных моделей и 
французской интеграционной модели, они выявляют степень их эф-
фективности и ищут возможности некоторых заимствований.  

Во Франции среди исследователей преобладает мнение, что, 
несмотря на то что французская модель несовершенна, она все-
таки успешнее выдержала испытание временем, чем модели дру-
гих стран. Они связывают это с тем, что власти Франции на протя-
жении долгого времени проводили политику предотвращения 
коммунитаризации общества, геттоизации и сегрегации имми-
грантских сообществ и делали это ради сохранения единого, уни-
тарного, сплоченного общества (на практике не всегда удавалось 
достичь этих целей). В течение долгого времени Франция прово-
дила политику ассимиляции, т.е. поглощения иных культур доми-
нирующей французской культурой, а в последние три десятилетия – 
политику интеграции, цель которой – метисация культур. Безус-
ловно, большая часть французов остается приверженной ассими-
ляции и рассчитывает на силу французской культуры, на ее уни-
версалистский характер и верит, что она рано или поздно выйдет 
победительницей в процессе взаимовлияния культур, тем более 
что именно французская культура диктует основные принципы, 
ценности, нормы, которым должны подчиняться другие культуры, 
особенно если такое положение закреплено законодательно.  

По мнению многих исследователей, с тех пор как все модели 
интеграции вступили в период кризиса, они стали в реальности 
менее отличаться друг от друга.  

Литература 
Baubérot J. Le multiculturalisme en douce. Propos recueillis par 

C. Lepage le 17 avr. 2006 pour L’Express du Pacifique. – Colombie-Britannique. – 
2006. – Vol. 60, N 2. – Mode of access: http://journaux. apf.ca/ 
expresspacifique/index.cfm?Id=31412&Sequence_No=31410&Repertoire_No=1
101797170&Voir=journal_article&niveau=3 

Beaudouin Ch. Faut-il importer le multiculturalisme en France? – Mode 
of access: http://www.observatoiredeleurope.com/Faut-il-importer-le-multi 
culturalisme-en-France_a454.html Mars 2006 



 Французская модель интеграции  
иммигрантов и мультикультурализм 

 139

Communautarisme. – Mode of access: http://fr.wikipedia. org/ 
wiki/Communautarisme Culture. – Mode of access: http://fr.wikipedia.org/ 
wiki/Culture 

David Cameron dénonce l'échec du multiculturalisme en Grande-
Bretagne. MUNICH (Allemagne) (AFP) Samedi 05 Fé. – Mode of access: 
http://www.courrier-picard.fr/courrier/Actualites/Monde/David-Cameron-
denonce-l-echec-du-multiculturalisme-en-Grande-Bretagne 

Déclaration de Mexico sur les politiques culturelles. Conférence 
mondiale sur les politiques culturelles, Mexico City, 26 juillet – 6 août 1982. – 
Mode of access: http://www.bak.admin.ch/themen/kulturpolitik/00449/ 
index.html?lang=fr 

Mots de l’immigration, de l’intégration – Mode of access: http:// 
www.vie-publique.fr/politiques-publiques/politique-immigration/glossaire-de 
finitions/#m 

Multiculturalisme. – Mode of access: http://fr.wikipedia.org/wiki/ 
Multiculturalisme 

Noiriel G. Le Creuset français. Histoire de l'immigration (XIXe-XXe 
siècle). – P., 1988. – 404 p. 

Nouvelle-Calédonie. – Mode of access: http://fr.wikipedia. org/ 
wiki/Nouvelle-Cal%C3%A9donie 

Pecqueux L.-A. Multiculturalisme et interculturalisme. – Mode of access: 
http://mafrancophonie.free.fr/Multiculturalisme_et_interculturalisme.pdf 

Rouland N. Le droit français devient-il multiculturel ? – Mode of access: 
http://www.reds.msh-paris.fr/publications/revue/pdf/ds46/ds046-08.pdf 

Schnapper D. Intégration nationale et integration des migrants : un enjeu 
europeen. – Mode of access: http://www.robert-schuman.eu/doc/questions_ 
europe/qe-90-fr.pdf  

Schnapper D. Interview. 2007. Propos recueillis par Marie Raynal. – Mode 
of access: http://www2.cndp.fr/archivage/valid/92206/92206-15037-18933.pdf 

Schnapper D. L’échec du «modèle républicain»? Réflexion d’une 
sociologue //Annales: histoire, sciences sociales. – P., 2006, A. 61. – N 4. – 
P. 759–776. 

Schnapper D. Panorama // Fondation international Prix Balzan. Prix 
Balzan 2002 pour la sociologie. – Mode of access: http://www. 
balzan.org/fr/laureats/dominique-schnapper/bio-bibliographie_114_116.html  
Dominique Schnapper (France)  

Shirali M. Construction de la citoyenneté et communautarisme en France 
et en Grande-Bretagne. – Mode of access: http://eduscol.education.fr/ 
cid45801/-construction-de-la-citoyennete-et-communautarisme-en-france-et-en-
grande-bretagne.html 


