
 

 14

А.И. Тэвдой-Бурмули 

 Мультикультурализм:  
Между панацеей и проклятием 
 
 
 

 
Аннотация. Статья посвящена 

анализу современного состояния мультикуль-
турализма в Европе – как в виде политической 
практики, так и в качестве идейного дискурса. 
Автор рассматривает причины кризиса 
мультикультурной парадигмы в сегодняшней 
Европе, а также пытается определить возможные 
варианты эволюции мультикультурализма в 
европейском социуме на ближайшую перспективу. 

Abstract. The focal point of the author’s analysis is 
the current state of the multicultural phenomenon in 

Europe – both as discourse and political practice. The factors 
of the nowadays crisis of the multicultural paradigm as well 

as the eventual options of its evolution in the European context 
are also in the research focus. 

Ключевые слова: мультикультурализм, идентич-
ность, либерализм, иммиграция, адаптация иммигрантов, 
европейская этнополитика. 

Keywords: multiculturalism, identity, liberalism, 
immigration, adaptation of immigrants, European ethnopolitics. 

 
К концу XX в. мультикультурализм из абстрактного 

концепта и специфической практики превращается в одну 
из наиболее востребованных моделей организации совре-
менного западного общества. В современном политическом 
дискурсе мало понятий, вызывающих столь бурную реакцию и 
столь поляризованные оценки, как мультикультурализм. 
Диапазон суждений о мультикультурализме простирается от 



 Мультикультурализм:  
Между панацеей и проклятием 

 

 15

признания его оптимальной формой структурирования мультиэт-
ничного общества до интерпретации мультикультурализма как 
основной причины нынешнего кризиса европейского социума. 

Первое употребление термина «мультикультурализм» в ка-
честве дескриптора инструмента национальной политики датиру-
ется, как известно, 1965 г. Именно тогда специальная Королевская 
канадская комиссия по билингвизму и бикультурности, созданная 
для изучения проблемы конфликта франко- и англоговорящего 
населения страны, ввела в оборот это понятие как антитезу прак-
тиковавшейся до того политике ассимиляции различных этнолин-
гвистических групп. 

Что представляет собой мультикультурная модель  
в ее идеальном варианте? 

Один из творцов мультикультуралистского концепта – ка-
надский ученый, заведующий кафедрой политической философии 
Кингстонского университета Уилл Кимлика определял мульти-
культурализм как политику признания гражданских прав и куль-
турной идентичности этнических меньшинств [Kymlicka, 1995]. 
Предполагалось, что переход к политике мультикультурализма 
обеспечит более гармоничное сосуществование этнокультурных 
групп в рамках одной политии. 

Такой теоретик мультикультурализма, как профессор Лон-
донской школы экономики Чандран Кукатас, выделяет два основ-
ных варианта мультикультуралистского концепта – «мягкий» и 
«жесткий» [Кукатас]. Первая модель предполагает готовность со-
циума и его институтов принять возникновение культурного раз-
нообразия как данность. Мультикультурализм в этой версии пред-
ставляет собой политику, гарантирующую не столько соблюдение 
групповых прав, сколько отсутствие принудительной ассимиляции 
иммигрантов принимающей стороной. Иначе говоря, это – поли-
тика негативных гарантий, или пассивный мультикультурализм. 
«Жесткий» мультикультурализм предполагает проведение специ-
альной политики, защищающей группы социокультурных мень-
шинств от ассимиляции. Принципиально важным представляется, 
что нежелательной в данном случае является не только принуди-
тельная, нарочитая ассимиляция, но и ассимиляция как объектив-



А.И. Тэвдой-Бурмули 

 16

но идущий социальный процесс. Характеризуя позицию «жестких» 
мультикультуралистов, Ч. Кукатас пишет: «К разнообразию следу-
ет не просто относиться толерантно, его нужно укреплять, поощ-
рять и поддерживать, как финансовыми средствами (при необхо-
димости), так и путем предоставления культурным меньшинствам 
особых прав» [Кукатас]. Сам Ч. Кукатас придерживается, скорее, 
точки зрения мультикультуралистов «мягких». Для аргументации 
своей позиции он использует дихотомию «старого» и «нового» ли-
берализма: старому, «классическому» либерализму соответствует 
«мягкий мультикультурализм», «жесткий» же мультикультурализм 
порожден так называемым «новым» либерализмом, предполагаю-
щим активное вмешательство для гарантии групповых прав. 

Аналогичную схему увязки мультикультурализма и либе-
ральной парадигмы предлагает и специализирующийся на исто-
рии американской культуры профессор Мюнхенского университе-
та Берндт Остендорф, выдвинувший концепцию «двух либерализ-
мов». В соответствии с ней ситуация мультикультурного общества 
требует перехода от классического индивидуалистического либе-
рализма («либерализма-I») к либерализму мультикультурному 
(либерализму-II»), предполагающему защиту коллективных/груп-
повых прав и этнической лояльности; идея принадлежности сме-
няет идею индивидуальной независимости [Ostendorf, 2002, р. 122]. 

На практике политика мультикультурализма представляла 
собой совокупность институциональных, правовых, идейно-
политических инструментов, соотношение и формы функциони-
рования которых варьировались от страны к стране. В целом прак-
тика их применения соответствовала скорее «жесткой» мульти-
культурной модели, т.е. их сутью было предоставление гарантий 
сохранения социокультурных прав наиболее уязвимым группам, в 
первую очередь принадлежащим к числу «новых» иммигрантских 
сообществ. 

Зародившись в Канаде, политика мультикультурализма была 
впоследствии взята на вооружение такими странами, как Австра-
лия, Швеция, США и Великобритания. К началу нынешнего столе-
тия о мультикультурализме стали говорить и в контексте динами-
ки эволюции французской и германской национальных моделей.  

Распространение мультикультурных практик постепенно 
приводит к обесцениванию изначального смысла концепта муль-



 Мультикультурализм:  
Между панацеей и проклятием 

 

 17

тикультурализма. По сути, под мультикультурным к началу ны-
нешнего столетия стало пониматься любое мультиэтничное обще-
ство, не практикующее очевидную ассимиляцию в пользу одной и 
более доминирующих этнических групп. Так, выступая 11 февраля 
2011 г. на совещании в Уфе, президент РФ Д. Медведев говорил о 
мультикультурализме как о практике, адекватной потребностям, в 
том числе и современного российского социума [Стенографиче-
ский отчет, 2011]. 

Строго говоря, подобный подход укладывается в концепт 
«мягкого мультикультурализма» Ч. Кукатаса, когда под мульти-
культурализмом понимается базовая либеральная толерантность. 
Нельзя не отметить, однако, что это выхолащивает саму суть ре-
ально существующей проблемы: ныне звучащая критика мульти-
культурализма сфокусирована не столько на этой базовой толе-
рантности, сколько на случаях «жесткого мультикультурализма», 
ассоциируемого с «новым либерализмом» парадигмы Б. Остен-
дорфа. Следовательно, для понимания природы нынешнего идей-
ного кризиса мультикультурализма нужно в первую очередь ана-
лизировать именно «жесткую» его версию.  

Мультикультурализм: причины востребованности 

Вряд ли подобная популярность этой модели случайна. Три-
умф либеральных ценностей эпохи провозглашенного Ф. Фукуя-
мой «конца истории» перевел в ряд «морально устаревших» все 
традиционные схемы организации мультиэтничной политии – от 
национального государства до федерации. Мультикультурализм с 
его ценностным универсализмом и мозаичным видением полити-
ческой общности стал адекватным преломлением постмодернист-
ской философии в сфере этнополитического менеджмента. 

В торжестве мультикультурализма (как можно предполагать 
сегодня – временном) можно усмотреть и важную этическую со-
ставляющую. Принимая на вооружение этот концепт, общества 
евроатлантического ареала демонстрировали свою готовность при-
знать ответственность за нелегитимное доминирование над неев-
ропейскими народами в колониальную эпоху. 

Можно интерпретировать мультикультурализм и как эле-
мент базового перехода евроатлантических обществ к ценностно-



А.И. Тэвдой-Бурмули 

 18

ориентированной политике (value-based policy). Наиболее явно эта 
тенденция проявилась в практике Европейского союза – в первую 
очередь внешнеполитической, однако она, безусловно, выходит за 
институционально-правовые рамки ЕС и касается изменения при-
роды собственно европейского социума. 

Фоном и главным мотивом для распространения мульти-
культуралистских практик в странах евроатлантического ареала 
становится иммиграционный бум. Начало ему было положено в 
первые послевоенные десятилетия: бурный экономический рост 
послевоенной Европы в значительной степени был обеспечен тру-
дом иммигрантов из бывших колоний.  

К началу 1990-х годов общая численность иммигрантов в ЕС, 
только по официальным данным, приблизилась к 20 млн. человек – 
считая как легальных, так и нелегальных резидентов [Baldwin-
Edwards, 1994, p. 5]. В это число, естественно, не вошли те имми-
гранты, которые уже получили к этому времени гражданство стра-
ны пребывания. За последующее десятилетие (1991–2000) ежегод-
ный нетто-приток иммигрантов в ЕС составил примерно 1,2 млн. 
человек, из которых 500 тыс. проникли в ЕС нелегально [Хижный, 
2005, с. 76]. В 2002 г. в ЕС проживали 18 млн. легальных иммигран-
тов (из них 12 млн. – не из зоны ЕС) и около 5 млн. нелегальных 
иммигрантов [Хижный, 2005, с. 76]. Кажущееся несоответствие тем-
пов прироста и итоговой цифры объясняется тем, что за 1990-е го-
ды значительное число ранее прибывших иммигрантов – около 
6 млн. – уже успели натурализоваться. К началу 2008 г., согласно 
данным Евростата, в ЕС проживало уже около 30,8 млн. мигрантов, 
опять-таки без учета натурализовавшихся [Vasileva, 2009, р. 1]. 
За период с 1998 по 2008 г. гражданство ЕС получили 7,109 млн. 
иммигрантов; средний прирост численности натурализовавшихся 
иммигрантов составил 646,3 тыс. человек в год [Acquisition of 
citizenship].  

Таким образом, к началу второго десятилетия XXI в. числен-
ность легальных и уже натурализовавшихся иммигрантов в ЕС яв-
но превышала 45 млн. и, вполне возможно, приближалась к 50 млн. 
человек. С учетом же нелегальных иммигрантов число «новых» 
обитателей Старого Света можно приблизительно оценить в 
60 млн. человек, и эти оценки будут, очевидно, заниженными. 



 Мультикультурализм:  
Между панацеей и проклятием 

 

 19

Не все эти люди – уроженцы стран Третьего мира, наиболее 
проблематичные с точки зрения динамики социокультурной инте-
грации в европейский социум. Следует, впрочем, заметить, что 
проблемы интеграции все чаще возникают и применительно к им-
мигрантам из других регионов – в том числе и из стран EC. Так, в 
2008 г. наибольший вклад во внутрирегиональную иммиграцию в 
ЕС внесла Румыния (384 тыс. человек) [Oblak Flander, 2011, p. 4], 
значительную долю переселенцев из которой традиционно состав-
ляют цыгане (за период с 2005 г. на запад Европы иммигрировало 
около 1 млн. румынских цыган) [Лукьянов, 2010]. В социокультур-
ном плане эти иммигранты воспринимаются жителями Старого 
Света так же, как и иммигранты из развивающихся стран. 

Сомнения относительно возможности осуществления муль-
тикультурного проекта в его оптимальном варианте стали звучать 
в экспертном сообществе задолго до нынешнего кризиса [см., 
напр.: Alibhai-Brown, 2004; Goodhart, 2004]. 

С. Хантингтон отмечал, что мультикультурализм не способ-
ствует интеграции меньшинств, поскольку легитимизирует воз-
можность сохранения ими собственной социокультурной иден-
тичности [Хантингтон, 2004, с. 226]. Аналогичные опасения выска-
зывал и Б. Остендорф: «Как предотвратить превращение культур-
ной лояльности «либерализма-II» в «нормативную» и «сущност-
ную» и не допустить, чтобы границы, призванные защищать 
меньшинство, стали непроницаемы для других меньшинств?» 
[Ostendorf, 2002, р. 123]. В поисках ответа автор анализирует два 
случая либерализма: американский и европейский (немецкий). Ес-
ли в случае с Германией «либерализм-I» был единственно прием-
лемым после эксцессов «политики различия», осуществлявшейся в 
Третьем рейхе, то в США развитие либерализма пошло по иному 
пути. Уже после торжества классического «либерализма-I» и отме-
ны политической дискриминации сохранялась дискриминация 
социально-экономическая, и «жертвы такой дискриминации нуж-
дались в помощи не как отдельные граждане США, но как члены 
дискриминируемых групп» [Ostendorf, 2002, p. 125]. Таким образом, 
общество нуждалось в известной этнизации и коммунитаризации. 
В этих условиях недопущение политизации общинных границ 
становилось вопросом первостепенной важности. Инструментом 
решения этого вопроса стал принцип добровольного определения 



А.И. Тэвдой-Бурмули 

 20

собственной этничности, характерный, по мнению Б. Остендорфа, 
для США. Там, однако, это упрощалось иммигрантской природой 
всего американского социума. Насколько данный рецепт подходит 
для абсолютно другой с точки зрения определения идентичности 
конфигурации современного европейского социума – вопрос, ос-
тающийся пока открытым. 

Сами адепты мультикультурализма склонны признавать ны-
не, что лозунги мультикультурализма подчас используются элита-
ми не для гарантий прав, а для консервации расового и гендерного 
неравенства, а также несправедливых культурных практик и тра-
диций [Kymliсka, 1995; Kundnani, 2002; Phillips, 2005]. Более того, 
подчас реальная практика мультикультурализма определяется сто-
ронниками [Kundnani, 2002, p. 69] и противниками мультикульту-
рализма как расистская. Первые видят в мультикультуралистском 
менеджменте некий вариант колониальной практики сталкивания 
и взаимного противопоставления подчиненных этнокультурных 
групп в контексте конкуренции за гранты и пр. Вторые привлека-
ют внимание к практике позитивной дискриминации и политкор-
ректности в отношении представителей новых диаспор. Парадок-
сальная реальность современной Европы, вынужденной идти на 
этнизацию социальных взаимодействий под лозунгом политкор-
ректности для реализации доктрины равных возможностей и же-
лания избежать упреков в дискриминации «новых меньшинств», 
провоцирует достаточно парадоксальный ответ со стороны евро-
пейской партийно-политической системы. Стоит заметить, что ев-
ропейские правые радикалы все чаще используют в своих целях 
идеологемы либерально-демократического понятийного ряда («ан-
тирасизм», «свобода слова» и т.д.). Хороший пример такого рода 
гибкости – призывы отказаться от всякого ограничения свободы 
слова и «расистской» практики позитивной дискриминации, заяв-
ленные в программе Британской национальной партии на парла-
ментских выборах 2005 г. [British National party, 2005]. 

То, что оппоненты используют в своей полемике дискурс ра-
сизма и антиколониализма, отнюдь не является случайностью. 

Осознание того непреложного факта, что труд легальных 
иммигрантов стал одним из главных факторов созидания нынеш-
ней процветающей Европы, позволило активистам «новых диас-
пор» перейти – с разной степенью радикальности – к формулиро-



 Мультикультурализм:  
Между панацеей и проклятием 

 

 21

ванию культурных и социальных амбиций «новых меньшинств» 
как равноправных членов европейских национально-государствен-
ных политий. В этот контекст укладываются и претензии на уваже-
ние национальных и религиозных обычаев и символики в системе 
государственного образования, и пресловутый спор о хиджабах, и 
создание в иммигрантских районах европейских мегаполисов от-
рядов исламской милиции (типа милиции Европейской арабской 
лиги в Антверпене) для защиты исламских кварталов от якобы не-
правомерной активности правоохранительных служб. Таким обра-
зом, отныне не «новые меньшинства» должны адаптироваться к 
ценностному и институциональному наследию европейской циви-
лизации, но саму Европу должно адаптировать к ее новым закон-
ным обитателям. В перспективе – при сохранении нынешнего кур-
са на построение в Европе мультикультурного общества – это будет 
означать «деевропеизацию Европы» [Кандель, 2006, с. 98]. Европей-
ское общество рассматривается как объект, подлежащий в данном 
случае социальному переустройству в интересах конкретной, не-
справедливо маргинализованной этнокультурной общности. Пси-
хологическая мотивация этого процесса во многом близка мотива-
ции антиколониальных национально-освободительных движений: 
маргинализованная этнокультурная группа возвращает себе 
(в случае «новых меньшинств» – вновь обретает) социальные и 
культурные права в пределах принадлежащей ей по праву терри-
тории. Тем самым мы вправе рассматривать данный феномен как 
некую разновидность антиколониального движения, но уже на 
территории самой метрополии, под которой в данном случае по-
нимается весь европейский цивилизационный ареал. 

Некоторые исследователи отмечают, что дополнительным 
фактором разочарования в мультикультурализме стал качествен-
ный рост террористической активности Третьего мира в евроат-
лантическом цивилизационном ареале [Lentin, p. 488; Kundnani, 
p. 67]. Это привело к «секьюритизации» мультикультурных отно-
шений (Emerson) и, следовательно, усилило межобщинную напря-
женность.  



А.И. Тэвдой-Бурмули 

 22

Противоречия мультикультурализма. 
Мультикультурализм и либерализм 

Одной из осей дискуссии сторонников и противников муль-
тикультурализма является коллизия между групповыми и индиви-
дуальными правами. Мультикультурализм с его апелляцией к пра-
вам социокультурных групп входит в очевидное противоречие с 
давно укоренившимся в европейском ценностном коде принципом 
примата прав личности. 

Как соотносится право иммигрантской общины на воспроиз-
водство привычного социокультурного паттерна с правом обитате-
ля (или, что даже более актуально сегодня, – обитательницы) [Де-
минцева, 2008, с. 81, 89; Coene, Longman , 2008, р. 303; Dustin, 2006] 
этой общины самостоятельно выбирать модель социокультурного 
поведения? 

Эта коллизия рекрутирует в лагерь противников мульти-
культурализма адептов традиционного западного либерализма, т.е. 
идеологии, более всех прочих обусловившей распространение 
мультикультуралистских практик в европейском социуме. Именно 
апелляцией к либеральным ценностям Старого Света был обуслов-
лен всплеск антииммигрантских настроений последнего времени в 
таких традиционно толерантных странах, как Нидерланды, Швей-
цария, Швеция. 

Сам родоначальник мультикультурализма У.Кимлика, отве-
чая на упреки оппонентов относительно коллизии между мульти-
культурализмом и правами личности, склонен видеть прямую обу-
словленность первого вторым: мультикультурализм рассматрива-
ется У. Кимликой как очередная фаза развития либерального дис-
курса, и в частности идеи равенства личностей и групп. В своей 
мотивации У. Кимлика исходит из того, что основной проблемой 
прав этнокультурных меньшинств Европы и Канады (в отличие от 
меньшинств США) была не столько необходимость политической 
эмансипации, т.е. уравнения в политических правах, сколько необ-
ходимость эмансипации культурной, т.е. противодействия куль-
турной ассимиляции. «Борьба за эти дифференцированные права 
меньшинств, – пишет У. Кимлика – может быть интерпретирована 
как конкретная адаптация принципов гражданского либерализма 



 Мультикультурализм:  
Между панацеей и проклятием 

 

 23

и, следовательно, новая стадия революции в области прав челове-
ка» [Kymlicka. Liberal…].  

Таким образом, культурная дифференциация превращается 
в рамках мультикультуралистского дискурса из антилиберальной 
практики в практику предельного либерализма. Уместно, однако, 
заметить, что аналогичные лозунги культурной дифференциации 
практически синхронно – в 1960–80-х годах – появляются и на дру-
гой оконечности политического спектра. В конце 1960-х годов на 
политическую арену выходят с лозунгом этноплюрализма «новые 
правые». Ключевым тезисом программы французского Нацио-
нального фронта эпохи его подъема в 1980-х годах становится ло-
зунг «права на различие», т.е. права коренных французов (в дан-
ном случае) сохранить свою культуру в условиях иммиграционно-
го бума. 

Отнюдь не случайно такой принципиальный сторонник 
эмансипации иммигрантских сообществ в Европе, как британский 
журналист и исследователь, заместитель главного редактора жур-
нала «Race a. Class» Арун Кунднани, интерпретировал первона-
чальную модель европейского мультикультурализма как инстру-
мент истеблишмента в сфере управления и сохранения расово раз-
деленного общества [Kundnani, 2002, p. 67].  

Чем в таком случае отличается программа мультикультура-
листов-либералов от программы национал-консерваторов, пред-
ставляющих титульные этнические группы? Отличие будет прояв-
ляться лишь на уровне базового – рамочного – дискурса (права че-
ловека vs. сохранность традиции); на уровне же конкретных лозун-
гов различие будет подчас не столь заметно. 

Картина выглядит еще более противоречивой, если вспом-
нить об упоминавшейся выше мимикрии современного крайне 
правого дискурса, все чаще использующего лозунги классического 
либерализма. 

Суммируя вышесказанное, можно заметить, что тезис 
У. Кимлики и его сторонников о генетической связи классического 
либерализма и мультикультурализма при его известной обосно-
ванности вносит дополнительный хаос и в без того сложную систе-
му идейных ориентиров современного европейского социума. 
С этой точки зрения мультикультурализм является как фактором, 



А.И. Тэвдой-Бурмули 

 24

так и дополнительным симптомом усугубляющегося кризиса со-
временного европейского идентитарного проекта. 

Оправдывая мультикультурализм, У. Кимлика показывает, 
как проблематика прав личности ограничивает, канализирует 
проявления мультикультурной активности [Kymliсka. Liberal…]. 
Однако это не делает менее весомым тезис критиков о принципи-
альном противоречии между классическими либеральными цен-
ностями и мультикультуралистским концептом. Скорее тут мы ви-
дим невольное подтверждение этой мысли, ибо либеральный дис-
курс все-таки не столько дополняет, сколько цивилизует, модерни-
зирует групповую идентичность меньшинств, избавляя ее от гнета 
«темных богов» – если использовать известную формулу такого 
исследователя в области национализма, как Эли Кедури. Как отме-
чал Б. Остендорф, «либерализм-II» сохраняет свой позитивный 
импульс только при наличии устойчивых традиций существования 
«либерализма-I»: «Политика, уважающая расовые, гендерные и на-
циональные отличия, требует присутствия сетки безопасности – 
толерантности, вошедшей в универсальный словарь» [Ostendorf, 
2002, p. 123]. 

Мультикультурализм и национальная идентичность 

Отказываясь от политики мультикультурализма, многие ви-
дели альтернативу последней в политике интеграции и социально-
го сплочения [Vasta, 2010, p. 504]. Собственно, сам мультикультура-
лизм изначально понимался его адептами именно как инструмент 
социального сплочения, однако в роли инструмента гетерогениза-
ции социума он выступил гораздо успешней. Член Комиссии по 
равенству и правам человека Тед Кантл (Великобритания) так 
сформулировал возникшую коллизию: «Мы должны уважать куль-
турные различия, стимулируя при этом формирование чувства 
общности между разными общинами. Проблема, однако, в том, что 
мы не знаем, как это сделать» [Alibhai-Brown, Allen, Cantle, Mitchell, 
2006, p. 92].  

Солидарность во вновь возникающем европейском мульти-
культурном социуме действительно выковывается с большим тру-
дом, причем как коренные, так и новые обитатели Европы зачас-
тую не склонны ускорять этот процесс. 



 Мультикультурализм:  
Между панацеей и проклятием 

 

 25

Так, в 2010 г. иммигранты, проживающие в итальянской 
коммуне Адро (Ломбардия), отказались оплачивать обед в школе и 
проезд на школьном автобусе своих детей, мотивируя это низким 
доходом своих семей. Соответствующие расходы легли на плечи 
коренных обитателей коммуны, которые обратились с коллектив-
ной жалобой в администрацию провинции. Последняя приняла 
решение об обязательности платы для всех и в итоге иммигрантов 
также заставили нести часть расходов на обучение собственных 
детей. 

Реструктурирование европейского социума по социокуль-
турному, т.е. фактически общинно-племенному признаку, само по 
себе, безусловно, является очевидным признаком его архаизации. 
Не случайно и ответ коренных обитателей Старого Света на этот 
процесс тоже приобретает архаичные формы. Собственно, рост 
популярности правопопулистских партий, апеллирующих к циви-
лизационной идентичности, распространение уличной агрессии 
стали той реакцией, которая усугубляет идущую в Европе на на-
ших глазах архаизацию идентичностей. 

Гетерогенизация национального социума по общинному 
признаку представляет собой лишь один из идентитарных трен-
дов, угрожающих современной европейской политии. Не менее 
важно и «вертикальное» расщепление идентичности, в процессе 
которого идентичности вновь возникающих диаспор резко кон-
фликтуют с традиционной политической идентичностью прини-
мающей нации. 

Таким образом, одна из основных проблем, с которой сталки-
вается общество, входящее в стадию мультикультурализации, – по-
иск адекватной новой идентичности. 

Как показывает практика, идентичность представителей им-
миграционных диаспор носит сложный характер, будучи расщеп-
ленной между новой и старой политической и социокультурной 
общностями. На политическом уровне это выражено в специфике 
внутри- и внешнеполитических предпочтений; на социокультур-
ном – в ценностных и культурных приоритетах. 

Это проявляется и в других формах. Проведенное немецким 
этносоциологом Б. Бекер исследование показало, что 82,5% турец-
ких иммигрантов в ФРГ дают своим рожденным в Германии детям 
турецкие имена [Becker, 2009, p. 213]. Аналогичная практика харак-



А.И. Тэвдой-Бурмули 

 26

терна для 46% проживающих в ФРГ выходцев из бывшей Югосла-
вии и 37% иммигрантов из стран Юго-Западной Европы (Италии, 
Испании и Португалии) [Becker, 2009, p. 210]. Социокультурная со-
ставляющая выбора имени проявляется в данном случае достаточ-
но четко. Согласно данным опроса, проведенного по заказу «Die 
Welt» в 2010 г., почти 23% живущих в Германии турок либо не го-
ворят, либо крайне плохо знают немецкий язык, а каждый второй 
практически не общается с немцами.  

При этом другие группы иммигрантов – поляки, греки, 
итальянцы, русские немцы, евреи – ассимилируются в Германии 
гораздо успешнее. Только 17% итальянцев и 10% поляков не обща-
ются с немцами. Исключение тут составляют иммигранты из Бос-
нии и Албании, у них степень интеграции близка к турецким по-
казателям [Турки плохо интегрируются]. 

Показателен факт, что государства происхождения имми-
грантов отнюдь не заинтересованы в интеграции своих бывших 
или нынешних граждан в социум принимающей стороны. Слож-
ные чувства вызвал в ФРГ демарш премьер-министра Турции 
Р. Эрдогана 28 февраля 2011 г. Выступая в Дюссельдорфе перед 
представителями турецкой диаспоры, он обратился к проживаю-
щим в ФРГ туркам с призывом учить в первую очередь турецкий 
язык, а уж потом, в целях интеграции, немецкий. Немецкое обще-
ство восприняло этот эпизод как еще одно подтверждение своему 
беспокойству относительно истинной лояльности новых бундес-
бюргеров. 

Аналогичный подход характерен и для других стран. Так, в 
Мадзара дель Валло (Сицилия) функционирует начальная школа, 
все ученики которой – тунисцы. Зарплату учителям оплачивает 
Министерство образования Туниса, остальные расходы – местная 
коммуна. Обучение в школе осуществляется по программе тунис-
ского Министерства образования на арабском языке, единственный 
иностранный язык в школе – французский, что для тунисцев есте-
ственно. Интеграция их в итальянский социум, включая успешную 
конкуренцию на рынке труда, существенно затруднена; местные 
власти организуют для выпускников этой школы языковые курсы, 
принимая, таким образом, на себя расходы по адаптации имми-
грантов. 



 Мультикультурализм:  
Между панацеей и проклятием 

 

 27

Принципиально важно, что даже в том случае, когда новая, 
общая для всего населения идентичность более или менее успешно 
сформирована, это не спасает социум от мощного социокультур-
ного шока. Политическая лояльность формируется существенно 
быстрее, нежели новая социокультурная идентичность. Новые 
члены социума, даже обретая новую политическую лояльность, 
остаются в рамках традиционной для себя социокультурной моде-
ли и повседневная манифестация этой модели перманентно про-
воцирует межгрупповое отчуждение, которое тем самым перено-
сится внутрь политии. Таким образом, если традиционный модер-
ный проект национального государства предполагал относитель-
ную культурную гомогенность политии, а линии межгруппового 
отчуждения, в идеале, совпадали с межгосударственными грани-
цами, то мультикультурализм на практике приводит к возникно-
вению политико-культурных границ внутри страны и, следова-
тельно, к гибели модерного национального государства. 

Конструируемая взамен прежней общая политическая иден-
тичность пока не обеспечивает устойчивой солидарности. Наибо-
лее очевидно это проявляется в ситуации внешнеполитического 
вызова. 

После террористических актов 2005 г. в Лондоне 24% британ-
ских мусульман заявили, что испытывают разную степень симпа-
тии к организаторам терактов [Daily Telegraph, 2005]. 

Широкую известность получил инцидент, произошедший 
весной 2009 г. в Великобритании, когда командир британской 
авиабазы был вынужден приказать своим подчиненным выходить 
за пределы части только в гражданской одежде – в противном слу-
чае летчики подвергались опасности нападения со стороны про-
живающих в данном районе иммигрантов-мусульман. Последние 
мстили за участие Великобритании в афганской кампании НАТО. 

В поисках выхода: переосмыслить или отвергнуть 

Таким образом, к настоящему времени несовершенство 
мультикультурализма как основной стратегии этнополитического 
менеджмента постмодерного общества стало очевидно не только 
для его принципиальных противников, но и для его адептов 
(вспомним тезис А. Кунднани о мультикультурной практике поли-



А.И. Тэвдой-Бурмули 

 28

тического представительства иммигрантов как новом издании ко-
лониалистской стратегии управления этническими общинами че-
рез воспитанную европейцами элиту [Kundnani, 2002, p. 69]. 

Одним из способов вернуть мультикультурализму его перво-
начальную привлекательность стали попытки переосмыслить дан-
ный концепт. Так, известная британская журналистка и эксперт в 
области иммиграции Я.Алибхай-Браун склонна интерпретировать 
мультикультурализм не как политику, а как долгосрочный про-
цесс, формы которого обусловлены конкретными условиями его 
протекания [Alibhai-Brown, Allen, Cantle, Mitchell, 2006, p. 92]. 

Тезис, безусловно, сильный. Однако принятие его на воору-
жение мультикультуралистами грозит размыванием сути того хро-
нологически и политически очерченного явления, которое приня-
то определять термином «мультикультурализм». Так, Алибхай-
Браун склонна возводить генезис мультикультурализма к XVI–
XVII вв., когда колонизируемые европейцами народы начинали 
свое многовековое сопротивление колониализму [Alibhai-Brown, 
Allen, Cantle, Mitchell, 2006, p. 92]. Это выглядит некоторой натяж-
кой. Кроме того, это толкование феномена коренным образом про-
тиворечит определению мультикультурализма как типа политики, 
к которому, в частности, склоняется и У. Кимлика. 

Интерпретация мультикультурализма как состояния обще-
ства позволяет избежать дискуссии о правильности либо ошибоч-
ности этого феномена, но попутно постулирует как неизменяемую 
данность нынешние его параметры. Это делает данную позицию 
неприемлемой для большинства теоретиков и практиков этнопо-
литического менеджмента, осознающих нынешнюю стадию разви-
тия европейского социума как кризисную. Образно говоря, если 
сторонники мультикультурализма описывают сегодняшние муль-
тикультурные процессы как нормальный процесс роста, то его 
противники настаивают на срочном хирургическом вмешательстве. 

Аналогичная проблема, как мы видели, возникает и в случае 
принятия на вооружение концепта «мягкого мультикультурализ-
ма» Ч. Кукатаса: под вывеской мультикультурализма в данном слу-
чае обнаруживается классический либерализм, ориентированный 
на защиту индивидуальных прав. 

Переосмысление мультикультуралистского дискурса могло 
быть, однако, уделом лишь убежденных сторонников мультикуль-



 Мультикультурализм:  
Между панацеей и проклятием 

 

 29

турализма. Для его консолидировавшихся противников же главной 
задачей было вывести критику мультикультурализма из области 
табуированных дискурсов, куда она была помещена либеральным 
истеблишментом ввиду своей неполиткорректности, в сферу 
идейного мейнстрима.  

Начало этому процессу положил в августе 2010 г. Тило Сар-
рацин со своей нашумевшей книгой «Германия демонтирует себя». 
Член Правления Бундесбанка в крайне резкой и неполиткоррект-
ной форме высказался по поводу влияния мусульманской имми-
грантской диаспоры на динамику и перспективы развития немец-
кого социума. Публикация книги вызвала скандал; автор лишился 
своего поста и стал изгоем в своей партии – СДПГ. Однако реакция 
общества в целом на демарш Саррацина была скорее положитель-
ной: проведенный институтом общественного мнения Emnid для 
издания «Bild» опрос показал, что за партию Тило Саррацина в 
случае ее появления готовы голосовать 18,7% немцев, а среди сто-
ронников СДПГ согласны с Саррацином 29% опрошенных [20% 
немцев готовы]. К концу осени 2010 г. книга Т. Саррацина выдержа-
ла 14 переизданий, притом что первый тираж составил 650 тыс. экз. 

16 октября 2010 г. Саррацина поддержала канцлер А. Мер-
кель. Выступая перед молодежной организацией Христианско-
демократической партии (ХДС) в Потсдаме, она заявила, что имми-
гранты должны интегрироваться и принять немецкую культуру и 
ценности. «Мы исходили из идеи мультикультурализма и думали, 
что будем жить рядом и ценить друг друга, но такой подход про-
валился, совершенно провалился», – сказала Меркель далее [Майо-
ров. Германия…]. 

Эту мысль довел до предельной ясности лидер Христианско-
го социалистического союза (ХСС) Хорст Зеехофер, заявивший: 
«Теперь мы выступаем за возврат к немецкой культуре и против 
мультикультуры. Мультикультурализм умер» [Майоров. Герма-
ния…]. 

Тогда же, в июле-августе 2010 г., внимание европейской об-
щественности привлекло дело о высылке из Франции румынских 
цыган. Выше уже отмечалось, что в социокультурном плане цыгане 
зачастую воспринимаются западными европейцами как выходцы 
из развивающихся стран, и было бы вполне корректно, с нашей 
точки зрения, интерпретировать антицыганские действия фран-



А.И. Тэвдой-Бурмули 

 30

цузских властей как симптом дезавуирования проводимой в стране 
политики толерантности.  

Этот тезис мог бы показаться слишком натянутым, если бы 
вслед за высылкой румынских цыган не последовало формального 
признания властями Франции провала политики мультикультура-
лизма. «Мы слишком беспокоились об идентичности приезжих и 
слишком мало об идентичности коренных жителей», – заявил пре-
зидент Н.Саркози в интервью телеканалу TFI 10 февраля 2011 г. 
[Multiculturalism.., 2011]. 

Аналогичные признания можно было услышать в последний 
год и из уст лидеров ряда европейских – и не только – стран, счи-
тавшихся образцами мультикультурализма и толерантности. 

5 февраля 2011 г. премьер-министр Великобритании Д. Кэ-
мерон заявил о крахе мультикультурализма в его нынешней фор-
ме. Выступая на Мюнхенской конференции по вопросам безопас-
ности, он прямо указал на невозможность далее мириться с нали-
чием внутри европейского социума «сегрегированного общества, 
не признающего наших (т.е. европейских. – А.Т.-Б.) ценностей» [Дэ-
вид Кэмерон].  

Мультикультурализм в завтрашней Европе:  
возможные варианты динамики  

Анализируя вероятные перспективы мультикультурализма, 
следует прежде всего определить базовые параметры нынешнего 
кризисного состояния этого проекта. 

Таковых можно выделить по меньшей мере три. 
1. Срыв процесса интеграции инокультурных иммигрантов в 

принимающие их социумы. Следует различать в данном случае 
политический и социокультурный контуры интеграции. И если 
параметры политической интеграции – в первую очередь, полити-
ческое и социальное участие – могут рассматриваться как вполне 
благополучные, то ход социокультурной интеграции внушает 
серьезные опасения. 

2. Ограниченность имеющихся у государств-реципиентов 
институционально-правовых, политических и экономических ре-
сурсов для решения указанной выше проблемы. 



 Мультикультурализм:  
Между панацеей и проклятием 

 

 31

3. Скомпрометированность мультикультуралистского проек-
та в европейском истеблишменте. 

Последний фактор сразу же накладывает существенные ог-
раничения на возможность реализации мультикультуралистского 
проекта – даже в сильно модернизированном виде – при сохране-
нии его отличительных особенностей (гарантия социокультурных 
прав меньшинств и т.д.) и самого бренда «мультикультурализм». 
Сегодня он может скорее отпугнуть, нежели привлечь истеблиш-
мент, поэтому в обозримой перспективе мультикультурализм, если 
он хочет выжить как дискурс и политическая практика, будет об-
речен на мимикрию. 

Сохранение мультикультурализма в замаскированном обли-
чье – таков один из выходов, по которому должно будет идти госу-
дарство в поисках решения проблемы, сложившейся в результате 
иммиграционного бума. Данный выбор предполагает фактическое 
сохранение институционально-правовых гарантий социокультур-
ным группам. Насколько этот подход реализуем в условиях доми-
нирующего ныне алармизма в отношении мультикультурной 
практики, пока сказать сложно.  

Как может выглядеть противоположный экстремум? 
Очевидно, что за пределами возможного находятся решения, 

предполагающие тот или иной вариант быстрой гомогенизации 
европейского социокультурного пространства на базе титульных 
этнических групп. Отпадает массированный разворот иммиграци-
онных потоков – как в силу экономической заинтересованности ЕС 
в постоянном притоке трудовых мигрантов, так и в силу политиче-
ской невозможности реализации подобного сценария. Опыт вы-
сылки румынских цыган из Франции летом 2010 г. выявил лишь 
малую долю тех рисков, с которыми могут столкнуться европей-
ские правительства при попытке решить проблему подобным об-
разом. 

Радикальному отказу от мультикультурализма мешает и ос-
тающийся в числе доминант евроатлантического ценностного кода 
либерализм. Принципиальное изменение отношения европейцев к 
иммигрантским диаспорам будет означать конец европейского 
проекта в том виде, как он формировался на протяжении послед-
них двух столетий. 



А.И. Тэвдой-Бурмули 

 32

Между двумя упомянутыми экстремумами простирается 
широкое, на первый взгляд, поле более или менее реализуемых 
сценариев. Эксперты говорят о возможности реализации так назы-
ваемого «интеркультурализма» [Emerson, 2009]. На практике, судя 
по всему, это означало бы фиксацию ныне реализующегося отхода 
либерального европейского истеблишмента от мультикультурали-
стских штудий при сохранении всех «классических» антидискри-
минационных практик на базе европейского права. В понятийной 
сетке мультикультурализма это соответствовало бы доктрине «мяг-
кого мультикультурализма» Ч. Кукатаса. Некоторые культурные 
групповые права в этом случае могут имплицитно и не гарантиро-
ваться. Заслуживает внимания опыт Австрии, где с середины 2000 г. 
вновь прибывающие иммигранты, за исключением менеджеров-
экспатов, обязываются в трехлетний срок овладеть немецким язы-
ком под угрозой высылки. С нового ракурса можно теперь взгля-
нуть и на дискриминационную практику в отношении так назы-
ваемых «русскоязычных», с начала 1990-х годов реализуемую в Лат-
вии и Эстонии. Формальное соответствие этой практики нормам 
ЕС и Рамочной конвенции Совета Европы о правах национальных 
меньшинств показало европейскому истеблишменту пределы воз-
можного ужесточения режима соблюдения культурных прав мень-
шинств. 

При всей туманности дальнейших перспектив существова-
ния мультикультурализма на европейском континенте значение 
самого нынешнего кризиса этого концепта и связанной с ним 
практики достаточно очевидно. Каким бы ни был итог нынешних 
споров о мультикультурализме, он выйдет из этого кризиса, сильно 
видоизменившись. Модальность его трансформации будет важным 
симптомом того, куда движется европейское общество в целом. 

Литература 
Деминцева Е. Быть «арабом» во Франции. – М., 2008. – 181 с.  
20 процентов немцев готовы голосовать за борца с мигрантами Тило 

Сарацина. – Режим доступа: http://www.inright.ru/news/id_3798/ 
Дэвид Кэмерон: Мультикультурализм провалился. – Режим доступа: 

http://www.newca.com/doc/n.aspx?242147&2&5 
Кандель П. Неопознанные вызовы европейской безопасности // 

Современная Европа. – М., 2006. – № 1. – С. 92–99.  



 Мультикультурализм:  
Между панацеей и проклятием 

 

 33

Кукатас Ч. Теоретические основы мультикультурализма. – Режим 
доступа: http://inliberty.ru/library/study/327 

Лукьянов Ф. Табор уходит // Демоскоп Weekly. – 2010. – № 433–434. – 
Режим доступа: http://demoscope.ru/weekly/2010/0433/gazeta015.php 

Майоров Е. Германия поменяет мультикультурализм на Четвертый 
рейх. – Режим доступа: http://www.inright.ru/articles/nation/20101121/ 
id_445/ 

Майоров Е. Мультикультурализм в Германии умер. – Режим досту-
па: http://www.inright.ru/articles/politics/20101018/id_395 

Стенографический отчет о заседании президиума Государственного 
совета РФ. – Режим доступа: http://news.kremlin.ru/transcripts/10312 

Турки плохо интегрируются в Германии. – Режим доступа: 
http://www.inright.ru/news/id_984/ 

Хантингтон С. Кто мы? – М., 2004. – 635 c. 
Хижный Э. Роль иммиграции в формировании трудовых ресурсов 

стран Западной Европы //Актуальные проблемы Европы: Сб. научн. тр. / 
РАН. ИНИОН. – М., 2005. – № 1: Западная Европа перед вызовом имми-
грации. – С. 69–87. 

Acquisition of citizenship by sex, age group and former citizenship / 
Eurostat 2011. – Mode of access: http://appsso.eurostat.ec.europa.eu/nui/ 
submitViewTableAction.do  

Alibhai-Brown Y. Beyond multiculturalism // Diversite Canadienne. – 
Ottawa, 2004. – Vol. 3, N 2. – P. 51–54.  

Alibhai-Brown Y., Allen C., Cantle T., Mitchell D.S. Multiculturalism: 
A failed experiment? // Index on Censorship. – L., 2006. – N 35. – P. 91–99. 

Baldwin-Edwards M., Schain M.A. The politics of immigration: 
Introduction // West-Europ. politics. – Oxford, 1994. – Vol. 17, N 2. – P. 1–16. 

Becker B. Immigrants’ emotional identification with the host society // 
Ethnicities. – Bristol, 2009. – Vol. 9, N 2. – P. 200–225. 

British National party general election 2005 Manifesto. – Mode of access: 
http://news.bbc.co.uk/2/shared/bsp/hi/pdfs/BNP_uk_manifesto.pdf 

Coene G., Longman C. Gendering the diversification of diversity: The 
Belgian hijab (in) question // Ethnicities. – Bristol, 2008. – Vol. 8, N 3. – P. 302–
321. 

Daily Telegraph YouGov poll carried out between 15 and 22 july 2005. – 
Mode of access: http:// www.yougov.com/archives/pdf/TEL050101030_1.pdf  

Dustin M. Gender equality and cultural diversity: European comparisons 
a. lessons / Gender institute, London school of economics a. political science. – 
2006. – Mode of access: http://www.lse.ac.uk/collections/genderInstitute/ 
NuffieldReport_final.pdf  



А.И. Тэвдой-Бурмули 

 34

Emerson M. Interculturalism between the twin hazards of multicultu-
ralism a. assimilation // CEPS European neighbourhood watch. – 2009. – N 69. – 
Mode of access: http://www.ceps.eu/system/files/simplenews/2009/09/ 
NWatch69.pdf 

Goodhart D. Too diverse? // Prospect. – L., 2004. – Febr. – P. 30–37. – 
Mode of access: http://www.carnegiecouncil.org/media/goodhart.pdf 

Kundnani A. The death of multiculturalism // Race a. Class. – L., 2002. – 
P. 67–72. 

Kymlicka W. Liberal multiculturalism a. human rights. – Mode of access: 
http://www.cordobaintercultural.com/estilo/img/tabs/willKymlika.pdf 

Kymlicka W. Multicultural citizenship. A liberal theory of minority 
rights. – Oxford: Oxford univ. press, 1995. – VII, 280 p. 

Lentin A. Europe and the silence about race // European journ. of social 
theory. – Sussex , 2008. – Vol. 11, N 4. – P. 487–503. 

Multiculturalism 'clearly' a failure: Sarkozy // National post. – 2011. – 
10 feb. – Mode of access: http://www.nationalpost.com/Multiculturalism+ 
clearly+failure+Sarkozy/4261825/story.html 

Oblak Flander A. Immigration to EU Member States down by 6% and 
emigration up by 13% in 2008 // Eurostat. population and social conditions. 
Statistics in focus. – Luxembourg, 2011. – N 1 – P. 1–8. 

Ostendorf B. The paradox of tolerance // The end of tolerance? – L., 
2002. – P. 121–131. 

Phillips T. After 7/7: Sleepwalking to segregation. Speech at Manchester 
town hall. – September 2005. – Mode of access: http://www.humanities. 
manchester.ac.uk/socialchange/research/social-change/summer-workshops/ 
documents/sleepwalking.pdf 

Vasileva K. Citizens of European countries account for the majority of 
the foreign population in EU-27 in 2008 // Eurostat. Population and social 
conditions. Statistics in focus. – Luxembourg, 2009. – N 94. – P. 1–8. 

Vasta E. The controllability of difference: Social cohesion a. the new 
politics of solidarity // Ethnicities. – Bristol, 2010. – N 10(4). – P. 503–521.  
 


